Pastorační plán římskokatolické farnosti Kolín

pro školní rok 2013/2014

Lumen fidei (Světlo víry). U příležitosti 50. výročí zahájení II. vatikánského koncilu, koncilu víry, jsme i prostřednictvím papeže Františka a jeho encykliky pozváni k tomu, abychom se zamýšleli nad svou vírou a nad životem z víry. Papež v encyklice píše, že „církev nikdy nepokládá víru za samozřejmý fakt, ale ví, že tento Boží dar musí být živen a posilován, aby ji na její pouti stále vedl“ (LF 6). I my tedy chceme být těmi, kteří dar víry ve svém životě živí a posilují, abychom tak bezpečně směřovali k cíli, totiž do nebeské radosti. 

Důvod vzniku plánu
Cílem lidského života je spása každého člověka, jedince i celého lidského společenství. Církev je pak povolána k tomu, aby tuto spásu jednak sama zakoušela (rostla v ní), ale aby ji také zvěstovala celému světu (misijní charakter církve). Vždyť „jediný prostředník Kristus ustanovil a bez přestání udržuje svou svatou církev, společenství víry, naděje a lásky zde na zemi, jako viditelný organismus a jejím prostřednictvím rozlévá pravdu a milost na všechny“ (LG 8).

Tento pastorační plán římskokatolické farnosti Kolín má tedy představit, jakým konkrétním způsobem chceme tento dvojí úkol uskutečňovat: jak růst ve svatosti a jak naplňovat misijní poslání církve v tomto světě. 

Tento pastorační plán je pouhým schematickým představením jednotlivých pastoračních činností, které budeme v tomto školním roce rozvíjet (širší pojednání k pastoračnímu plánu můžete nalézt v dalším dokumentu). Toto naše pastorační úsilí v letošním roce je postaveno na pěti základních pilířích: slavení svátostí, zvláště mše svaté; vzdělávání; společenství; úloha kněze v našem životě; evangelizace.


Slavení svátostí, zvláště mše svaté
Východisko a cíl: „Účast na eucharistické oběti je zdrojem a vrcholem křesťanského života (srov. např. LG 11)“. Veškeré úsilí, které nevyvěrá z Kristovy oběti a nebere si z ní příklad lásky až do krajnosti, je úsilím falešným a prázdným. Pro každé církevní společenství je tak slavení mše svaté (především ono nedělní, ale jistě také ono každodenní) centrální událostí jejich života a poslání. 

Každá svátost je velkým darem, který nám Ježíš svěřuje, jehož prostřednictvím nás posiluje a povzbuzuje svou milostí. Slavení svátostí by tedy mělo být událostí celé místní církve (svátost křtu, svátost manželství, svátost nemocných), respektive by mu v našem životě mělo náležet patřičné místo (svátost smíření).
„Matka církev si velmi přeje, aby byli všichni věřící vedeni k plné, uvědomělé a aktivní účasti na liturgických úkonech, jak ji vyžaduje sama povaha liturgie. K takové účasti je křesťanský lid jako „vyvolený rod, královské kněžstvo, národ svatý, lid patřící Bohu jako vlastnictví“ (1 Petr 2,9; srov. 2,4-5) mocí křtu oprávněn i zavázán“ (SC 14). „Tuto plnou a aktivní účast všeho lidu je třeba při obnově a pěstování posvátné liturgie mít co nejvíce na zřeteli. Je to první a nezbytný zdroj, ze kterého mají věřící čerpat skutečně křesťanského ducha. Proto se mají duchovní správcové o takovou účast na liturgii svědomitě snažit v celé pastorační činnosti patřičným poučováním“ (SC 15).
· Aby naše účast na slavení mše svaté mohla být aktivní (vnější, vnitřní a svátostná), je třeba věnovat patřičnou pozornost liturgické výchově. Každý věřící by měl usilovat o to, aby se sám podílel aktivně na slavení liturgie, a to vlastní obětí a modlitbou, přistupováním ke svátostem, svými postoji, zpěvem a modlitbou. Proto je nezbytně důležité prohlubovat své poznání o svátostech, jejich slavení a zamýšlet se nad tím, jak z jejich zdroje čerpat sílu pro svůj život. K tomu účelu bude zavedena týdenní výuka náboženství pro dospělé.
· Je třeba povzbuzovat k co nejčastějšímu slavení mše svaté. Mše svaté by se v rámci možností měli ve všední den účastnit také mládež a rodiny s dětmi.
· Aby bylo slavení mše svaté také skutečným vzájemným setkáním farního společenství, je třeba se zamýšlet nad účastí dětí na mši svaté. Je třeba dospělým opakovaně zdůrazňovat, že při křtu jsme přijali dítě (s tím, jak se projevuje) do svého společenství. Zároveň je ale třeba se společně s rodiči bavit o chování dětí v kostele.
· Bohoslužba slova je jednou z podstatných částí eucharistického slavení. V Písmu svatém k nám promlouvá sám Bůh. Bude tedy vhodné vytvořit seznam lektorů, kteří přijmou čtení z Písma svatého v liturgii jako službu, na kterou se budou řádně připravovat. 
· V Písmu svatém nenasloucháme pouhým vyprávěním, ale promlouvá k nám sám Bůh, který nás chce vést ke změně našeho života. Aby nás Boží slovo skutečně zasahovalo a vedlo ke konkrétní změně našeho života, je třeba otevírat Písmo svaté i doma a zamýšlet se nad tím, k čemu konkrétnímu nás Pán zve. Právě nedělní bohoslužba slova se pro nás může stát prvním místem, ve kterém začneme k Božímu slovu přistupovat jiným způsobem. 
· Je třeba znovu objevit význam intencí při mši svaté a podporovat lid k tomu, aby nechával sloužit mše svaté za živé i zemřelé členy svých rodin.
· Aby slavení svátosti smíření bylo skutečně slavností, je třeba mít ke slavení dostatek času. Kněz je k dispozici ke slavení této svátosti nejen přede mší svatou, ale také při páteční adoraci, respektive kdykoli se s ním dohodneme.
· Slavení svátosti smíření je také slavností celé církve. Abychom toto společenství zakoušeli i při současné praxi slavení této svátosti, bude žádoucí, aby se v adventní a postní době konala ve farnosti kající pobožnost. 
Vzdělávání
Východisko a cíl: Bůh zjevil všechno to, a právě to, co potřebujeme ke spáse. Otázky Božího zjevení se tedy týkají naší spásy. Víra není naším pocitem, naším zážitkem, ale je spojena s nasloucháním (srov. LF 8), je odpovědí na zjevenou pravdu. Žádný křesťan tedy nemůže zůstat k otázkám zjevení lhostejný. Proto by měl usilovat o to, poznávat pravdu o své spáse způsobem, který odpovídá jeho věku. K tomu je třeba neustále se vzdělávat v otázkách víry.

Katechismus katolické církve v článku 1124 připomíná dokument od Celestina I. (cca 431), ve kterém představuje tvrzení lex orandi, lex credendi (zákon modlitby je zákonem víry, neboli církve věří tak, jak se modlí). V dějinách církve bylo toto tvrzení ještě rozvinuto, a to v lex credendi-lex orandi-lex vivendi (jak církev věří, tak se modlí, tak žije). Naše poznání tak vytváří prostor k tomu, jak budeme prožívat svou víru. 
· Náboženská výuka dětí je jedním ze základních předpokladů zdravého růstu ve víře a v poznání Trojjediného Boha. Proto je třeba, aby rodiče preferovali výuku náboženství před ostatními kroužky, dítě na náboženství pravidelně posílali a v případě neúčasti dítě v čas omlouvali.
· Za výchovu dětí ve víře jsou zodpovědní rodiče. Kněz či katecheta jim při výuce náboženství „pouze“ pomáhá v naplnění tohoto jejich poslání. Je tedy nutné, aby se náboženská výuka neodbývala pouze na hodinách náboženství, ale aby rodiče s dětmi rozvíjeli doma to, co se na náboženství probíralo.
· Pro děti, které pocházejí z rodin, jež nepraktikují víru, je vhodnější, aby se účastnili společenství (která budou za tím účelem založena), než aby chodili na náboženství.
· Vzdělávání ve víře není vyhrazeno jen dětem mladšího školního věku na hodinách náboženství, ale mělo by se dotýkat každého člověka. Za tím účel bude ve farnosti nabídnuto náboženství také pro starší děti a mládež a pro dospělé.
· Za účelem lepší dostupnosti vzdělávání dospělých bude také zavedena internetová výuka náboženství.
· Je také nanejvýš vhodné navázat kontakt s jednotlivými školami v Kolíně a nabídnou jim možnost určité spolupráce. Tak například zajištění tematického programu v kostele, který by se věnoval základním svátkům (Vánoce, Velikonoce…). Nebo návštěva jednotlivých tříd v kostele (prohlídka kostela…). Kněz také může být k dispozici se vstupem do jednotlivých hodin, když se probírají témata spojená s křesťanstvím.



Společenství
Východisko a cíl: „Bůh nestvořil lidi, aby žili každý zvlášť, ale aby tvořili společenství; stejně tak si nepřál posvětit a spasit lidi jednotlivě, s vyloučením jakéhokoli vzájemného vztahu, nýbrž chtěl z nich vytvořit lid, který by ho v pravdě uznával a svatě mu sloužil. Od samého počátku dějin spásy si vyvolil lidi nejen jako jednotlivce, ale jako členy určitého společenství (GS 32)“.

Ve křtu jsme se všichni stali nejen adoptivními syny Boha Otce, ale také bratry a sestry ve víře. Život křesťana tak nemůže být v žádném případě prožíván pouze ve vztahu k Bohu, ale je třeba jej také prožívat ve vztahu k bližním, tedy ve společenství bratří a sester. „Víra nás vede za naše izolované „já“ vstříc šířce společenství“ (LF 4).

Je tedy třeba prohlubovat v nás zájem o druhé, o život a poslání farnosti a o naši místní církev, pražskou arcidiecézi.
· Je třeba v lidech povzbuzovat lidi k větší účasti na životě pražské arcidiecéze. Farnost by se měla účastnit významných událostí naší místní církve, jako je pouť arcidiecézní pouť, pouť za povolání na Svatou Horu, arcidiecézní setkání mládeže, arcidiecézní pouť rodin…
· Farnost není seskupení lidí, kteří se účastní jednotlivých aktivit, ale je společenstvím lidí, kteří farní společenství budují. Je tedy třeba opakovaně povzbuzovat každého praktikujícího křesťana, aby se aktivně zapojoval do života farnosti a do budování jejího společenství.
· Abychom se jako farnost účastnili významných událostí, je vhodné vytvořit kalendář akcí, na kterém budou dopředu vyznačeny aktivity farnosti a jejich „významnost“.
· Abychom byli společenstvím, které nevylučuje nemocné a staré, je třeba projevovat bratrskou lásku i těmto lidem. Proto bude vhodné najít ve farnosti takové lidi, kteří by chtěli sloužit službou akolyty. Rovněž je třeba každého povzbuzovat k návštěvám nemocných a starých, případně k jejich vožení na aktivity farnosti (mše svatá, náboženství pro dospělé…).
· V nejbližší době je třeba sehnat kostelníka (kostelníky), kteří by otevírali kostel, připravovali na mši svatou, případně při mši svaté přisluhovali jako ministranti. Dále je třeba vytvořit skupiny lidí, kteří by se podíleli na pravidelném úklidu kostela. Jistě bude také dobré prohlubovat v lidech starost o církevní památky a povzbuzovat je k účasti na jednotlivých brigádách.
· Je vhodné také kolem kněze shromáždit lidi, kteří by ve větší míře spolupracovali na pastorační činnosti naší farnosti (pastorační rada).
· Pro lepší informovatelnost lidí je vhodné zprovoznit funkční a aktuální webové stránky farnosti a vydávat pravidelně farní časopis.
· Je nanejvýš vhodné, aby ve farnosti fungovala společenství jednotlivých skupin, jako společenství maminek s dětmi, společenství dětí, společenství mládeže, manželské společenství a společenství seniorů. 
· Aby mohly děti prožívat svou víru ve společenství svých vrstevníků a do tohoto společenství zvát také lidi na okraji křesťanského společenství, bude třeba realizovat jeden den v týdnu dětské odpoledne, které bude obsahovat společné hry, činnosti v menších skupinkách a eucharistickou bohoslužbu za co největší účasti rodin a dětí.
· Zvláštní péči je třeba také věnovat ministrantům. Ti se mají scházet na ministrantských schůzkách, kde se budou mimo jiné také učit službě ministranta a budou povzbuzování v úctě k této službě. Je vhodné také uvádět nové kluky do této služby a slavnostním obřadem je uvést mezi ministranty.

Místo kněze v našich životech
Východisko a cíl: Starozákonní kněžství bylo postaveno na separaci – jeden kmen (Levi) byl z Izraelského společenství vyčleněn ke kněžské službě. Novozákonní kněžství Ježíše Krista je naopak postaveno na sjednocení – Ježíš Kristus se nám stal podobným ve všem kromě hříchu. A tak i ti, kteří mají účast na Kristově služebném kněžství, jsou biskupy posíláni do jednotlivých farností, aby se sjednocovali se svěřeným lidem. 

Při svátosti svěcení byl kněz mazán olejem ne proto, aby se mu dostalo výjimečné důstojnosti, ale ke službě. Olej, který je uchováván časem zežlukne a začíná smrdět. Kněz nemá být cítit zažluklým olejem, ale má být cítit ovcemi, které pase. Má znát a nést jejich starosti a bolesti, má být pastýřem, který je mezi svým lidem!!!

Preface o duchovních pastýřích říká: „Bůh prostřednictvím Ježíše Krista povolává duchovní pastýře k tomu, aby žili pro církev, aby ji vyučovali slovem a příkladem a aby ji pomáhali svou modlitbou“. A to je poslání kněze v naší farnosti.
· Je vhodné kněze často zvát do svých domácností. Pozvání může být na oběd či večeři, na výlet, ke společně prožitému odpoledni, k modlitbě, k popovídání si… 
· Aby děti přicházeli do kontaktu s knězem, vyrůstali ve vědomí, že kněz je někým jim blízkým, komu se mohou otevřít a řešit s ním svůj život z víry, a aby poznávali krásu kněžského povolání, je vhodné, aby zvali na návštěvu kněze především rodiny s dětmi.
· Aby kněz mohl být „cítit“ po ovcích, musí být kněz součástí našich životů. Neměli bychom mít strach se mu otevírat, předkládat mu své bolesti i radosti, řešit s ním své obtíže a problémy. To, že máme problém, není katastrofa. Katastrofou se stává teprve to, když odmítáme tento problém řešit.
· Kněz je tím, kdo se za nás modlí. Je žádoucí kněze prosit o modlitbu. A to jak při mši svaté (intence), tak také o osobní modlitbu. Protože ne každý je schopen prosit o modlitbu osobně, bude za tím účelem v kostele vytvořeno místo, kde bude možné prosby o modlitbu nechávat.
· Kněz má být také tím, kdo nás duchovně doprovází. Za tím účelem budou ve farnosti katecheze pro mládež, manžele a seniory.

Evangelizace
Východisko a cíl: „Jděte do celého světa a kažte evangelium všemu stvoření“ (Mk 16,15). Cílem našeho společenství a života každého jednotlivce musí být také zvěstování evangelia každému člověku. Veškeré naše pastorační úsilí nás má vést mimo jiné také k tomu, abychom se stali společenstvím, které může srozumitelně a věrohodně zvěstovat evangelium tomuto světu a může zájemce přijímat do svého středu, do svého živého společenství.
· Je vhodné využívat jednotlivých příležitostí jak se setkávat s lidmi a zprostředkovávat jim křesťanské poselství. Zvláštní pozornost bychom tak měli věnovat vánočnímu období (otevření jesliček, živý Betlém), měli bychom také ve větší míře využít noci kostelů a dalších aktivit, které se nabízejí.
· Velkou příležitostí by se pro nás mohla stát pravidelná „noční“ komentovaná prohlídka kostela sv. Bartoloměje, či „noční“ četba knihy Písma svatého.
· Výjimečnou příležitostí by se pro nás mohla stát Tříkrálová sbírka, kdybychom se mohli zapojit ve velkém počtu a využít této příležitosti alespoň k prvotnímu kontaktu s lidmi.
· Ve farnosti se již opakovaně pořádají kurzy Alfa. Je chvályhodné v této aktivitě pokračovat. Je však také vhodné tento kurz přiblížit a nabídnout především nevěřícím lidem, či těm, kteří stojí na okraji křesťanského společenství a chtějí poznat základní poselství Kristovy nauky a křesťanského života.
· Jednotlivé aktivity naší farnosti mají také vést k tomu, aby se do nich mohli zapojit ti, kteří žádají o křest, či o křest svého dítěte.
· V dnešní době je velkou příležitostí také využívat informačních možností, jako je např. přispívání do městského časopisu.

Tento pastorační plán je „pouze“ vodítkem pro pastorační úsilí v naší farnosti. Pokud se ukáže, že je třeba zaměřit svou pozornost také na jinou oblast, nic nebrání tomu, abychom o to společně usilovali.
[bookmark: _GoBack]
Pastorační plán římskokatolické farnosti Kolín			6

